
Fernando Rielo Pardal 

 

 

 

 

 

Tratamiento sicoético  

en la  

educación 

 

 

 

 

Nueva York, 12 de Marzo de 1996 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 2 

 

 

 

 

 

Cuestión previa 

I 

El tema Tratamiento sicoético en la educación necesita ser clarificado 
en sus términos con el objeto de contribuir a su sedimentación semántica al 
amparo de mi concepción genética de la metafísica1. Tres son los conceptos 
fundamentales del título: “tratamiento”, “sicoética” y “educación”. Si me 
refiero a “tratamiento”, más que significar “sistema o modo de curación”, es 
la forma de trato, de acercamiento al otro para ponerse a su disposición, 
conocerlo, ayudarlo en sus necesidades espirituales, sicológicas, morales y 
sociales. Esto es lo que quiere decir en su acepción original la palabra 
“terapia”2, que, con origen en el sustantivo griego qerapeiva [therapéya], 
tiene la significación de “servicio”, “atención”, “solicitud”, “cuidado 

                                         
1 Para un conocimiento general de mi concepción genética de la metafísica, ajena a 

una concepción biologista o procesualista, véanse mis conferencias, “Hacia una nueva 

concepción metafísica del ser” y “Concepción genética de lo que no es el sujeto absoluto 

y fundamento metafísico de la ética”, publicadas en ¿Existe una Filosofía Española?  y 

en Raíces y valores históricos del pensamiento español,  Varios, F.F.R., Constantina 

(Sevilla), 1988 y 1990 respectivamente. Una exposición breve de mi pensamiento 

pedagógico está también recogida en varios estudios presentados en años anteriores en el 

Ciclo de Pedagogía: "La persona no es ser para sí ni para el mundo", publicado en 

VARIOS, Hacia una pedagogía prospectiva, F.F.R. Sevilla, 1992; "Prioridad de la fe en 

la educación", en Prioridades y ética en orientación  (1993); "Función de la fe en la 

educación para la paz" en Educar desde y para la paz  (1994); “Formación cultural de la 

filosofía” en el Ciclo Filosofía y educación  del pasado año. 
2 La terapia ha venido a ser una parte de la medicina que enseña los preceptos y 

remedios para el tratamiento de las enfermedades. Se sirve del diagnóstico que es el arte 

de conocer la enfermedad mediante sus síntomas y signos. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 3 

religioso”. El médico que “trata” al enfermo debe poseer una capacidad, una 
aptitud y una competencia, que vienen refrendadas por su título oficial para 
ejercer la medicina. Nadie puede, legalmente, arrogarse “tratar” a un 
paciente sin estos requisitos. El ser humano, en otro ámbito más 
significativo, necesita, para ayudar y “tratar” al otro, poseer cualitativamente 
algo valioso con que poder acercarse a él y ofrecerle su ayuda. Qué sea este 
“algo” esencial digno del ser humano es lo que iremos exponiendo a lo largo 
de nuestro estudio. Me es suficiente, en este momento, evocar lo que en una 
de mis conferencias denominé “culto dúlico”3. Entiendo con esta expresión 
la forma de “trato” o terapia educacional que debe ejercer un ser humano 
con otro ser humano para que se haga presente en la sociedad una forma 
cultual de convivencia que impulse a educadores y educandos a luchar con 
superación creadora por la promoción incansable de los más altos valores 
que puedan concebirse. Esta dedicación religante constituye el más hondo 
compromiso que, a modo de antropología transcendental o teandrología4, se 
proyecta en todas las dimensiones del ser humano sin limitarse a alguna de 
ellas, ya sea a la social con pretensión de la sola adaptación al medio5, ya sea 
a la sicológica constreñida a la sicoterapia o al sicoanálisis6, ya sea a la ética 
que con su exceso de norma puede cercenar los más altos valores 

                                         
3 Cfr. conferencia que lleva por título “La persona no es para sí ni para el mundo” 

en Hacia una pedagogía prospectiva,  F.F.R. Constantina (Sevilla), 1992, p. 105s. 
4 Término compuesto de Qeov~ [Dios], ajnhvr [hombre] y lovgo~ [estudio, tratado], 

incorporado a mi concepción genética de la metafísica y de la ontología o mística que 

significa “estudio de la actuación de las personas divinas en la persona humana con la 

persona humana”. Se ha dividido la Historia humana en dos tendencias irreconciliables: 

teocentrismo y antropocentrismo. Lejos de estos dos extremos, mi afirmación conciliante 

es precisa: “no puede entenderse la Historia humana sin la manifestación cultural de la 

acción sinérgica, teandrofanía, de Dios con el hombre”. 
5 La llamada “terapia ocupacional”, por ejemplo, tiene como objeto el tratamiento 

de diversas enfermedades somáticas y síquicas, que tiene como finalidad readaptar al 

paciente haciéndole realizar las acciones y movimientos de la vida diaria para su 

adaptación al medio social. 
6 La sicología y el sicoanálisis se sirven también de otras ciencias del hombre, 

incluso de problemas éticos determinados. Es conocido que muchas de las 

investigaciones de Freud, Piaget, Bandura y otros han abordado, desde escuelas y con 

métodos diferentes, cuestiones específicamente éticas. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 4 

espirituales y morales7, ya sea a la biológica o física que se conforma con la 
cura del cuerpo8. 

La sicoética me es nueva rama del saber que contribuye también a la 
eficaz formación integral del ser humano. Esta nueva área, como la moderna 
“bioética”, ofrece una novedad terminológica y conceptual que hace 
necesaria una breve reflexión para aproximarnos a su campo. Los dos 
términos que comprende, yuchv [psique] y hjqikhv [ética], no son dos 
conceptos yuxtapuestos, antes bien, interactivos. Si la sique con sus 
enfermedades, desequilibrios y malformaciones, no puede restringirse 
exclusivamente al área de la actividad médica, la ética tampoco podrá 
prescindir de la complejísima problemática planteada por estas graves 
limitaciones de la sique. La sicoética, contrariamente a la bioética, no es, en 
mi opinión, una de las ramas del saber ético, ni una ética que se funda en la 
sicología9; antes bien, la sicoética es ciencia que estudia las relaciones de 
dos campos, la sicología y la ética, que encuentran su razón de ser en un 
tercio incluso, la ontología o mística10, en el que aquéllas echan sus raíces. 

La ética no podrá, de este modo, concebirse sin una apertura que 
adquiere dos proyecciones: formal, hacia otras ciencias afines, en especial a 

                                         
7 La normativa ética no puede por sí misma iluminar la complejidad de la conducta 

humana de acuerdo con unas circunstancias que, en aras de la sensibilidad y madurez 

cultural, pueden variar. La acción consuetudinaria, por ejemplo, es forma usual y 

permanente de conducta que tiene la eficacia de crear, descubrir, explicar o cambiar leyes 

con el objeto de que éstas no repriman los más altos ideales a los que, por su misma 

naturaleza, aspira el ser humano. Mi sentencia es precisa: el destino del hombre no está al 

servicio de la ética; antes bien, la ética es la que está al servicio del destino del hombre. 
8 Es de suma transcendencia la actitud humanista de un médico con su paciente. La 

misión de un médico no es tratar un cuerpo, antes bien, la enfermedad que, con 

fundamento biológico o físico, padece una persona humana implicándola en todo su ser 

con manifestación de su estado anímico, sus angustias y miedos. 
9 Esta última tendencia es la pretensión originaria de la “sicopedagogía”, rama del 

saber, también de reciente origen, que propugna una pedagogía fundamentada en la 

sicología del niño. 
10 Hago distinción entre metafísica y ontología o mística: metafísica, estudio de la 

concepción genética del principio de relación en su actuación ad intra; ontología o 

mística, estudio de la concepción genética del principio de relación en su actuación ad 

extra en la persona humana.  



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 5 

la sicología11 porque ésta aporta a la ética el conocimiento, no sólo de la 
autenticidad o inautenticidad del sentido moral, sino también de los 
condicionamientos que, de toda índole, tienen lugar dentro de la persona 
misma; transcendental, hacia una metaética que, formándose en la 
ontología, sea el aval fundante de la ética y, a la vez, interrelacione las 
implicaciones fronterizas que obtiene de la imbricación con las demás 
ciencias. Esta doble proyección hay que afirmarla de la sicología: formal, 
apertura a la ética porque aquélla no puede prescindir de la responsabilidad 
del acto humano; transcendental, apertura a la ontología o mística porque a 
ésta corresponde determinar el origen y fin del acto humano. Esta 
transcendentalidad ontológica exige una definición del hombre que incluya 
sus dos límites irreductibles: formal, su apertura a la compleja finitud 
humana; transcendental, su apertura a la escondida infinitud divina. Los dos 
límites comportan, inseparables, dos experiencias inconfundibles: formal, 
intramundana; transcendental, intradeitática12. 

 

II 

Nos instruyen acerca de esta transcendentalidad ontológica los nuevos 
problemas que acucian a la ética y a la sicología relacionados con el entorno 
médico, el ámbito cultural, el mundo de las ideologías y las convicciones 
religiosas. Enumeramos algunos: el problema de los trasplantes, los métodos 

                                         
11 Sin la sicología el discurso de la ética se presenta, no sólo irrelevante, antes bien, 

vacío porque ésta debe tener en cuenta, no sólo las motivaciones e intenciones que 

presiden las actitudes y los juicios morales y la génesis y evolución de estos, sino también 

las formas normales o sicopatológicas de sentimientos específicamente éticos como el 

deber, la culpabilidad, el arrepentimiento, el remordimiento, etc. El desarrollo de la 

moderna sicología ha abierto, de este modo, nuevas perspectivas a la valoración de la 

acción responsable del ser humano. 
12 La energía extática, constitutiva y santificante, proyectada en la inteligencia es la 

energía de la creencia o de la fe que hace que todo ser humano posea una "actitud óntica" 

mediante la cual ejercita la potestad de "aceptar" que está formado por una divina 

presencia constitutiva que le otorga la categoría de persona. Esta aceptación es 

compromiso ontológico: primero, de estimarse "dios místico" del "Dios metafísico"; 

segundo, de verificar el comportamiento que se sigue de pertenecer a este divino linaje. la 

experiencia intradeitática consiste en este hecho experiencial de carácter transcendente.  



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 6 

de acortar o alargar la vida o el problema de la eutanasia, las posibilidades 
humano-genéticas de manipular los caracteres hereditarios, el rechazo o 
preferencia por la fecundación artificial, las influencias sobre el 
comportamiento por medios mecánicos y químicos, los procedimientos 
sicológicos de suscitar necesidades, de cambiar la moda, de influir a 
capricho en la opinión pública y en las convicciones personales, la 
manipulación de las creencias, la libertad religiosa, política, cultural, 
ideológica… ¿Cómo determinar la constante y las variables de la eticidad 
junto con los condicionantes sicológicos si son tan diversas las 
sensibilidades y las formas de concebir la libertad, la responsabilidad, el 
comportamiento, no sólo entre las distintas culturas históricas, sino en los 
estadios evolutivos de una cultura determinada o, incluso, en las diversas 
etapas de desarrollo de un mismo ser humano? ¿Es el ser humano, a pesar de 
sus diferencias y desemejanzas conductuales, constitutivamente ético? ¿Qué 
aportan la sicología y la ética a la educación y, en general, a la formación 
humana? ¿Cuál es la dirección y el sentido que debe tener la sicoética en la 
educación de un ser humano que necesita, para su desarrollo, de la sagrada 
atención de otro ser humano? Añadiré que el pesimismo emblemático de 
Hobbes, homo homini lupus [el hombre es lobo para el hombre], queda por 
mí transformado en el supremo derecho y deber fundamental del que 
dimanan todos los demás derechos y deberes humanos13: homo homini 

sacralitas,  esto es, el hombre debe ser sacralidad para el hombre. 

La formación humana, integradora de los conceptos de educación y 
pedagogía14, no puede concebirse sin esta sagrada relación interpersonal. No 
debe existir, bajo ningún respecto, un solipsismo educacional o pedagógico: 
cualquier sistema o técnica supuestamente educativos que intentaran romper, 

                                         
13 Mi concepción genética del derecho, afirmando su carácter constitutivamente 

relacional, rechaza una teoría de derechos que no posean su deber correspondiente, o una 

teoría de deberes que no posean, asimismo, su derecho correspondiente. 
14 El concepto de educación conserva una estrecha relación con los de “pedagogía” 

y “formación”. El concepto de formación humana es, sin embargo, más amplio porque 

viene a ser el común denominador de lo que significan la educación y la pedagogía. La 

razón es sencilla: el sustantivo “formación” viene del verbo “formar” o “dar forma” al 

actuar de alguien que necesita ayuda de otro alguien, que es la característica esencial de 

la educación y de la pedagogía. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 7 

no sólo esta relación interpersonal, sino también la “forma transcendente” de 
darse esta relación, estarían abocados al más rotundo fracaso. 

La sicoética enseña que, en esta relación interpersonal, es buen 
educador quien, no sólo se comunica con el educando, sino que sabe hacer 
de la educación “arte extasiológico”15, esto es, un ars educandi que produce 
un estado activísimo de la libertad, inteligencia y voluntad del educando en 
tal grado que hace a éste salir de sí para unirse, con sentimiento de 
admiración y júbilo, a los ideales y actitudes que le son transmitidos. Formar 
esta conciencia extática, capaz de amar, de contemplar, recrear, asimilar y 
convivir el mejor bien, verdad y hermosura posibles, es el eje de todo 
progreso y desarrollo en la educación. 

El concepto de éxtasis [del griego e[kstasi"] es el de acto ontológico o 
energía constitutiva de la persona humana que, rompiendo la identidad16 de 
la persona consigo misma, abriéndose por ello a la infinitud, se une con sus 
semejantes bajo aquella forma de unión con la que la exigencia necesaria del 
sujeto absoluto la define. La negación de esta definición del sujeto humano 
por el sujeto absoluto formante de esta energía espiritual o extática, que 
dirige y forma las fuerzas pulsionales de la sique, introduciría en la sicoética 
un reduccionismo sicológico y moral de carácter materialista. La conciencia 
extática es, en mi opinión, signo de normalidad, no sólo espiritual y ética, 
sino también sicológica17. La etimología de la palabra e[k- stasi" [ek-

                                         
15 El primero que introduce en la cultura cristiana este concepto, e[kstasi~, es 

Tertuliano con el significado de “fuerza de la razón obtenida por gracia divina”. 
16 No debe confundirse, ontológicamente, los conceptos de “identidad” y 

“singularidad”: la identidad, llevada a sus últimas consecuencias, es el resultado de cerrar 

la persona en su propia persona en tal grado que, sacada o separada [ajfaivresi~ = 

abstracción] de aquello por lo cual es constituida, queda reducida a un seudoconcepto en 

el que se destruye toda comunicación, apertura o progreso; la singularidad necesita, al 

menos de dos términos en los que “cada cual” no es completo [suvnolo~ = concretus] sin 

el otro. El concepto de singularidad significa, por tanto, el carácter concreto, completo, 

que tiene un “cual” abierto a otro “cual”. 
17 La normalidad síquica —según Freud— consiste sustancialmente en el frágil 

equilibrio entre satisfacciones y renuncias que se van determinando en el desarrollo 

histórico de las relaciones interpersonales de cada uno. Coinciden la mayoría de los 

sicólogos, exceptuando a los que se inscriben en la antisiquiatría, en que la “normalidad 

sicológica”, formal o estadística, viene caracterizada por el estado de conducta que 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 8 

stasis], teniendo el significado originario de “salir de para ir a”, esto es, de 
“elevar algo a un referente transcendental que, definiéndolo, lo enriquece”, 
es ajeno a las patologías significadas por los conceptos de sublimación o de 
enajenación. La razón es precisa: estos estados anómalos no tienen 
referentes o relatos transcendentales, antes bien, seudorrelatos formales de 
carácter ficticio o imaginario. 

El educador que, por prejuicios inconfesables, se abstuviera de 
testimoniar su propia fe en los valores que deben inspirar su propia vida, o 
proyectara los disvalores de su mal ejemplo, no sólo perdería una ocasión 
preciosa de influir positivamente en el educando, sino que se convierte en 
skandalivzwn [skandalitson], esto es, en un seudoeducador que ha convertido 
su oficio en el antiarte de la manipulación y de la emboscada [skavndalo" 
(skándalos)]18 sicológica y moral. El saber moral no produce por sí mismo 
una auténtica madurez en la persona humana19 como tampoco lo produce un 
determinado tipo de comportamiento20. Vincula sólo el saber que, por medio 

                                                                                                                         
manifiesta la mayor parte de las personas. Nadie se pone, sin embargo, de acuerdo en una 

definición cualitativa, funcional o dinámica. Muchos filósofos, sicólogos y siquiatras se 

refieren a la experiencia mística como signo de normalidad. Pongo, por ejemplo, a un 

sicólogo gestaltista, Abraham Maslow, que defiende la experiencia mística como una de 

las características propias de la normalidad. El mismo K. Jung pone como ejemplo de 

elevado nivel cultural, no sólo la experiencia mística de ejemplos conocidos, sino incluso 

la creencia católica de la Asunción de la Virgen a los cielos. Es de sobra conocido el 

“humanismo frommiano” que acentúa la dimensión religiosa y ética descuidada por el 

sicologismo científico. 
18 El sustantivo griego skavndalo~ significa “trampa”, “emboscada”. Su verbo 

correspondiente, skandalivzw, expresa la acción de emboscar, hacer caer en una trampa. 

Esta semántica pasa al campo moral significando “influjo negativo, manipulación, que, 

por la palabra o acción, incita a otros a obrar o pensar mal”. 
19 El saber por el saber pasa de largo a la conciencia porque ésta, para vincularse a 

una forma de comportamiento, necesita ser motivada: “Sólo cuando a través de 

conocimientos nuevos y auténticos se conmociona la conciencia del individuo particular 

o de la sociedad, de modo que de forma creativa capte el nuevo valor y quede 

transformada por él, sólo entonces esta conciencia moral llega a la verdadera norma y se 

siente vinculada a ella” [Röper A., Morale oggetiva e soggettiva, una conversazione con 

K. Rahner, Paoline 1972, p. 107s.]. 
20 Kohlberg y muchos estudiosos piensan que la madurez moral no la constituyen 

tanto un tipo u otro de comportamiento cuanto las motivaciones, las actitudes sicológicas 

y el tipo de conciencia que hay detrás de una determinada forma de actuar. Para hacer 

frente a fenómenos como la expansión del hedonismo y el recurso a las drogas, 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 9 

de la sensibilidad extática de la conciencia, penetra en el recinto sagrado de 
la persona permitiéndole captar, experiencialmente, la verdad, el bien y la 
hermosura de todo lo que favorece su propio destino celeste. La negación del 
término transcendente unitivo de la energía extática degenera en las más 
variadas formas de suplantación proyectiva de carácter coseístico21.  

 

Cuestión crítica 

I 

Si queremos abordar, sin amnesias culturales, el estudio de la sicología, 
de la ética o de la pedagogía, no tenemos más opción que observar 
estoicamente su compleja formación y fragmentación22 dentro del marco de 
una historia de la filosofía cuya policromía dispar nunca ha superado un 
oscurantismo racionalista. 

                                                                                                                         
particularmente en el mundo juvenil, no basta apelar a las normas éticas conocidas ya de 

todos, sino que es preciso saber encontrar aquellas motivaciones adecuadas que tienen en 

cuenta las causas desencadenantes de estas actitudes negativas: la situación económica 

que determina el paro juvenil, los dinamismos sociosicológicos que favorecen actitudes 

de pasividad, de resignación, y la incapacidad para percibir valores básicos para un 

compromiso serio en la vida. 
21 El sujeto que convierte intencionalmente en “cosa” su referente extático se 

degrada, en mayor o menor intensidad, en lo que se proyecta; esto es, queda también 

“cosificado”, manipulado, por aquello mismo que cosifica o manipula. Sea suficiente un 

ejemplo: alguien que, poniendo su razón de ser en el dinero, conforma su 

comportamiento y su sicología en el poder adquisitivo quedando, por este mismo hecho, 

atrapado en la dinámica de una riqueza cuantitativa que le exige rechazar, sacrificando 

valores fundamentales, lo que es obstáculo al imperio del poseer más; en este caso, el 

comportamiento ético y sicológico degradaría en toda suerte de corrupciones y 

malformaciones. 
22 Existen multitud de concepciones éticas, sicológicas y pedagógicas dependiendo 

muchas de ellas de los respectivos modelos filosóficos. Si me refiero a la sicología, aparte 

de sus divisiones en relación con los modelos filosóficos, podemos observar la enorme 

fragmentación que ha adquirido bajo los métodos científicos y su canalización en 

diferentes escuelas: asociacionista, experimental, fenomenológica, funcional, conductista, 

gestaltista, sicoanalítica, fisiologista, genética… 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 10 

Estas disciplinas se pusieron al amparo de la razón filosófica porque 
creyeron que ésta les proporcionaba generosamente el estatus autonómico 
que, de momento, necesitaban. Buscaban las razones últimas de las áreas 
tomadas al ser humano: su diferencia con los animales, la justificación de su 
comportamiento o el fin que debía tener su educación. La inoperancia de la 
razón filosófica con su acentuada fragmentación y la aparición de la razón 
tecnológica hicieron que estas áreas del pensamiento volvieran sus ojos a las 
expectantes posibilidades de independencia y de progreso que, como 
ciencias experimentales23, les ofrecía el método matemático relegando como 
excedente inútil los problemas no susceptibles de experimentación 
científica24. La filosofía eligió, perdido su prestigio, ser el árbitro de las 
ciencias a cambio de que éstas25 le dejaran abiertas algunas vías de 
comprensión a los problemas más preocupantes de la existencia humana: las 
variadas posibilidades de justificación que presenta la vida abocada a la 
muerte con el tema de la felicidad, la justificación racional del sometimiento 
a unas normas comunes, las diversas interpretaciones sobre la elección de 
ideales personales o compartidos, y, en general, la búsqueda de sentido 
respecto de las contradicciones, azares y absurdos con los que se enfrenta el 
hombre26.  

                                         
23 Me refiero a las ciencias positivas que se caracterizan por el uso de 

procedimientos experimentales que llevan a resultados cuantitativamente determinables y 

traducibles a fórmulas matemáticas. Se obtienen de estos experimentos leyes que 

“explican” los hechos basándose en elementos simples y verificables en cualquier 

circunstancia permitiendo prever estadísticamente hechos similares. 
24 Yace aquí el problema de los límites de la cuantificación del objeto: ¿hasta dónde 

es posible que un objeto determinado pueda ser cuantificado? ¿qué clase de validez tiene 

lo que no es matematizable? La experiencia humana no se agota en lo sensible: hay aún 

mayor cúmulo de experiencia humana en lo no cuantificable. Esta es la razón por la que 

lo no matematizable es más valioso y vital para el ser humano. El influjo que deja en la 

conciencia lo matematizable es espontáneo y pasajero. La mayor parte de las vivencias, el 

origen de las diversas formas de comportamiento…, exceden al método matemático 

porque pertenecen a la experiencia no sensible. Este “no sensibilismo” es, precisamente, 

en lo que consiste la experiencia espiritual u ontológica. 
25 Surgen, de este modo, las diversas filosofías parcelarias: filosofía de la ética, de 

la sicología, de la pedagogía, del lenguaje…, y, en última instancia, filosofía de la 

ciencia. 
26 Las formas inauténticas de afrontar estos problemas, según las preferencias 

filosóficas de turno, han sido también puestas de manifiesto por las ciencias positivas: 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 11 

La filosofía, intentando anular la metafísica, no ha conseguido 
desprenderse aún de su vocación metafísica a pesar de los tres anuncios 
modernos que, en mi opinión, han ejercido un enorme influjo a la hora de 
poner en tela de juicio la validez sistemática del excedente científico: la 
muerte de la metafísica con Hume, el requiem aeternam Deo de Nietzsche y 
la muerte del hombre significada por las tendencias estructuralistas. Este 
profetismo nihilista ha ayudado, sin embargo, a que las nuevas doctrinas, 
reaccionando a la descalificación hacia los valores transcendentes, respiren 
el frescor de los nuevos aires humanistas. 

Es competencia de la sicoética recoger, precisamente, el excedente no 
matematizable, excedente que, ciertamente, pertenece también a aquella 
experiencia incuantificacional27 que exige dar explicación del origen, esencia 
y fin del mismo objeto, el ser humano en todas sus dimensiones, que 
estudian la sicología, la ética, la pedagogía, la sociología, la medicina, la 
biología… Todas las ciencias estudian o tienen como última referencia al 
hombre. Este optimismo cientificista28 nos ha conducido de forma 
irreversible, evocando el pavntwn crhmavtwn [pánton chrematon] de 
Protágoras, al pavntwn ejpisthvmwn [pánton epistémon] que nos ofrece la 
nueva definición reduccionista del homo mensura:  “el hombre es la medida 
de todas las ciencias”29. Mi concepción genética de la metafísica desarrolla, 
frente a esta razón técnica, la razón ontológica o mística. 

                                                                                                                         
peligro de convertirse en ideología consoladora; incurrir en una evasión o falta de 

seriedad ante lo irreductible a categorías lógicas, afirmar un escepticismo en el que todo 

es justificable… El lenguaje de las ciencias, a su vez, no ha podido desprenderse, por 

ejemplo, de los juicios de valor negando o afirmando algo que no compete a la razón 

tecnológica. 
27 La rica experiencia humana de la comunicabilidad tiene diversos modos de 

objetivarse sin necesidad de recurrir a las estructuras de la lógica y de la matemática; 

puede acudir, por ejemplo, al lenguaje evocativo y emotivamente denso del símbolo y del 

mito, que, más que elaborar un pensamiento, “da que pensar”. El excedente no 

matematizable de la experiencia humana integral es mucho más rico que el de la 

experiencia sensible o cuantificacional. 
28 Recuérdese que el cientificismo es la teoría según la cual la investigación 

científica, extendiéndose también a todos los dominios de la vida intelectual y moral, 

basta para satisfacer las necesidades de la inteligencia humana 
29 pavntwn [crhmavtwn] ejpisthvmwn mevtron ejstivn a[nqrwpo~ 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 12 

La sicoética, lejos de enfrentarse a las conquistas del método 
experimental, reconoce y se sirve del mérito de estas ciencias, poniendo, sin 
embargo, de relieve que el ser humano es, en su intimidad constitutiva, un 
“yo+” sagrado capaz de ejercer, descubriendo y valorando su destino, su 
potestad personal. Este “yo+” es ajeno a la concepción de un ser humano 
que, resultado de dos conciencias, sicológica y moral, actúa también con el 
auxilio de sus inherentes conciencias colectivas30 en relación de vital 
pertenencia con un ambiente y una sociedad. Rechazo esta concepción 
colectivista de conciencias, o de muchos “yo” en la persona humana, por mi 
concepción genética del “yo+” donde el “+” indica la apertura del “yo” a un 
referente infinito que, distinto de él, lo inhabite constitutivamente, divina 
presencia constitutiva, adquiriendo, de este modo, las diversas formas de 
comportamiento motivacional del “yo+”, religioso, ético, social…, no sin la 
dura condición de las fuerzas estimúlicas de la sique. 

Es un hecho experiencial que el ser humano, lejos de buscar o 
refugiarse en su propia identidad, tiene conciencia de que no es sólo 
conciencia de sí, ni obra sólo “para sí”; es, más bien, alguien con conciencia 
de alguien y que obra para otro alguien. La ruptura que, por diversos medios, 
puede hacerse de esta constitutividad relacional lleva, entre otros trastornos, 
a gravísimas patologías de orden sicológico. El ser humano posee, de este 
modo, energía teándrica, esto es, fe en la posibilidad de codescubrir un 
destino con dirección y sentido, de concienciarlo31, correalizarlo y 
convivirlo. Las otras ciencias no poseen la órbita de esta intimidad 
constitutiva pero la sicoética se sirve de sus hallazgos32. La sicoética 

                                         
30 Algunos dicen que se dan en un mismo ser humano diversos “yo” yuxtapuestos: 

el yo de hijo, de padre, de hermano, de amigo, de esposo, de aldeano, de obrero… que 

pertenecen a nuestra personalidad profunda y radicalmente en tal grado que, si 

intentamos romper la relación de estos “yo” sociales, quedaríamos en una individualidad 

abstracta. 
31 El verbo “concienciar” tiene también sentido relacional: del griego sun- oi[da y 

del latín “cum- scire” significa etimológicamente “saber o conocer con” o “conocer 

juntamente”. 
32 No sería posible hacer, por ejemplo, una buena valoración sicoética sobre la 

actitud de una mujer que aborta si la biología no hubiese establecido que el producto de la 

concepción es una realidad viva distinta de la madre desde el momento de la fecundación, 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 13 

informará, por ejemplo, a la ética que una filosofía de la libertad deberá 
tener presente las tendencias oscuras y poderosas que surgen de la misma 
base del siquismo, del inconsciente33 con sus invasiones clandestinas, con 
sus disfraces, sustituciones, contaminaciones… y con la imposibilidad de 
que el ser humano, contrario al lema socrático, pueda conocerse a sí mismo. 
El imperativo simplista “conócete a ti mismo” queda desmentido por las 
distintas falsificaciones que, por intrusión de ideas utilitarias o deformes, ha 
ido descubriendo la sicología34: la seudobondad de un débil, la 
seudobediencia de un pasivo, la seudoindignación de un envidioso, la 
seudomoderación de un mediocre, la seudopureza de un impotente, o el 
dinamismo sicológico de muchas ilusiones a las que se refieren, por su 
conocimiento profundo de la sicología, los místicos cuya experiencia tienen 
en cuenta los tratadistas de la vida espiritual. ¿Dónde acaba la sicología y 
dónde empieza la eticidad? ¿En qué consiste una conciencia moral que 
inconscientemente mistifica o falsea lo que la perturba sin querer reconocer 
su existencia? 

 

II 

Debemos considerar que la responsabilidad del individuo, a pesar de los 
atenuantes de las graves inclinaciones y tendencias anormales de la sique, no 

                                                                                                                         
o si la sicología no nos instruyera sobre los trastornos que pudieran originarse en la 

supuesta madre. 
33 El inconsciente es un concepto significativo de todo proceso mental que pueda 

deducirse del comportamiento de una persona pero del que la persona misma no se 

percata siendo incapaz de comunicarlo o exponerlo. Según Freud es “la verdadera 

realidad física; en su más íntima naturaleza nos resulta tan desconocido como la realidad 

del mundo exterior, y los datos de la conciencia lo presentan de manera tan incompleta 

como presentan el mundo exterior las comunicaciones de nuestros órganos sensoriales”. 

Es conocido el diverso trato que ha tenido el inconsciente en varios autores. No podemos, 

por ello, quedar incursos en un ingenuo “inconscientismo” reductivo de la realidad como 

quiere Freud y algunos sicoanalistas. No existe, para mí, esa realidad física freudiana 

llamada “inconsciente”, antes bien, lo que existen son estados de consciencia o de 

inconsciencia. 
34 Denomino a estas deformaciones “mentira sicológica” que responde a 

seudonecesidades inconscientes o disimuladas que se mueven en los bajos fondos del 

“ego”. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 14 

queda, en absoluto, eliminada35. Estos atenuantes sicológicos desmienten, 
centrándolo en sus justos límites, un concepto rigorista de una ética que, 
fundada en la esencia del hombre, exige una dimensión inamovible y válida 
para todos los tiempos y circunstancias36. Mi enunciado es preciso: no está el 
hombre al servicio de la ética; la ética está al servicio del hombre. 

No me refiero, siguiendo el tema de la responsabilidad moral, a las 
anomalías que estudia la sicopatología como la paranoia o la esquizofrenia 
con el desdoblamiento de la personalidad, ni a las formas obsesivas graves 
como la sicastenia; antes bien, a ese otro montón de pequeñas manías, 
supersticiones, temores, extravagancias, impulsos irreprimibles… que trata 
también la siquiatría y que, de algún modo, influyen en el comportamiento 
ético37. Estas anomalías de naturaleza obsesiva, no grave, han aportado la 
distinción entre “conciencia de realizar una acción” y “responsabilidad 
atenuada”. Las ideas obsesivas, por ejemplo, dejan subsistir, contrariamente 
a la locura, la lucidez de conciencia porque son advertidas y combatidas 
sabiéndose, al mismo tiempo, que son falsas. Penetran, sin embargo, tan 
hondo en la emotividad de la persona que ésta queda inquieta acusándose a 
sí misma con sentimiento de culpabilidad sin poder liberarse de él. Su 
reacción con carácter de sinceridad, frente a quien desee excusarla o 
justificarla, viene a ser siempre la misma: “pero yo lo sabía”, “yo era 
consciente de ello”. 

                                         
35 La indefinitud de muchas enfermedades síquicas, graves o ligeras, han dejado 

traslucir, en muchas ocasiones, algunas exageraciones en los desequilibrios que, si bien 

unas veces escapan al esfuerzo educativo, otras no se ven exentos de ciertos grados de 

responsabilidad. 
36 Después de las investigaciones de Janet, Dupré, Bleuler, Freud, Jung, Adler, 

Fromm… se sabe que la estructura y funcionalidad de la sique es una cosa tan compleja 

que solamente un simplismo injustificado puede detenerse ante la alternativa de 

responsabilidad o irresponsabilidad del acto moral. 
37 La siquiatría ha descubierto, por ejemplo, formas de superstición de las que uno 

no puede librarse fácilmente, o temores injustificados (miedo a ruborizarse en público), o 

esquemas extravagantes (metas especiales que alcanzar como tocar con el dedo una serie 

de objetos, no pisar la raya al caminar), y, sobre todo, ciertas representaciones impulsivas 

e irreprimibles que, aunque no se traduzcan en actos, se descargan furtivamente a través 

de toda una serie de gestos esbozados (tics y palabras truncadas o deformadas que 

sustituyen simbólicamente la acción que se juzga inmoral). 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 15 

Entran en estas anomalías los diversos mecanismos de justificación del 
comportamiento cuyo signo originario se halla ilustrado en el pasaje del 
Génesis sobre el pecado original (Gn 3:1-24). Nuestros protoparentes 
proyectan su propia responsabilidad: Adán, a Eva; Eva, a la serpiente. 
Yahvé, sin embargo, no reprocha esta actitud justificativa porque, en el 
fondo, con la justificación proyectada se está reconociendo la propia 
debilidad del autoengaño en tal grado que la responsabilidad se vería 
acompañada del eximente justificativo de la culpa38. La justificación 
pertenece al mecanismo de autodefensa donde los verdaderos móviles de la 
acción se ocultan detrás de racionalizaciones y compensaciones, o también 
donde se da el desplazamiento de las fuerzas pulsionales hacia un referente 
que ha formado parte, o se cree ha intervenido por algún influjo, en la 
complejidad de la acción39. La responsabilidad, sin embargo, aunque puede 
llegar a ser mínima, en ningún caso queda destruida. 

Grave importancia adquiere en la educación el sentido sicológico de la 
culpa. Cuando éste es patológico y causa de violenta agresividad es 
necesario ayudar a eliminarlo con una educación que no frustre las 
exigencias pulsionales. La pulsión es una fuerza vital del hombre que no se 
la puede destruir o regular de modo puramente voluntario. Esta fuerza bruta 
que anida en el ego, sede de las fuerzas pulsionales, tiene carácter 
estimúlico, manifestándose, por esta causa, sin dirección y sentido. Las 
fuerzas pulsionales necesitan, frente a esta carencia, el carácter motivacional 

                                         
38 La neurosis del miedo es, en mi opinión, como hemos de ver en la cuestión 

formal, la causa radical de todas las anomalías síquicas; en el caso presente, la 

justificación proyectada de la culpa es el miedo a Yahvé por parte de Adán y Eva. El 

carácter egocéntrico del sentido sicológico de culpa puede llegar a deformaciones 

sicológicas que dependen de fuerzas no motivacionales, incapaces de aceptar los límites 

de lo real y la posibilidad de ser perdonados. 
39 Un mecanismo de defensa particularmente peligroso es la proyección de la culpa 

en “chivos expiatorios” (judíos o árabes, progresistas o conservadores) contra los que la 

actitud sicológica se predispone, con carácter de justificación lícita y obligada, orientando 

hacia ellos el desahogo de deformadas fuerzas agresivas emanadas de la culpabilidad. No 

estoy de acuerdo con aquellos siquiatras que hablan de un desplazamiento de la “libido 

normal” a la “libido dominandi” (A. Hesnard, Morale sans péché, Puf, París, 1954, p. 

94). La razón es clara: no existe una libido absoluta o cerrada en sí misma como tampoco 

existe un subconsciente o inconsciente absolutos donde el concepto de responsabilidad 

ética quedaría totalmente diluido. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 16 

que, poseyendo diversas graduaciones, pertenece a la potestas personae 
marcada por la libertad con su función intelectual y volitiva40. El educador 
tiene que descubrir, por tanto, nuevas metas humanamente aceptables y 
valores existenciales hacia los cuales orientar aquellas energías: sublimación 
llamó Freud a esta orientación; canalización la llaman algunos sicólogos 
personalistas.  

Es de suma importancia, junto con la actitud de amor y afecto, la 
moderación de los padres y del educador. La forma de relación amorosa que 
los padres establezcan con el niño en las primeras etapas de su vida 
decidirán el grado de madurez afectiva que pueda llegar a alcanzar 
facilitando o entorpeciendo el proceso de personalización y socialización. 
Educador y padres no deben precipitarse en sus juicios o en sus formas de 
proceder sin tener en cuenta que la ética o la verdad sicológica con sus 
logros de orden científico, les plantean la adquisición de unos conocimientos 
y comportamiento sicoéticos que sean fuente de una sana sensibilidad en el 
trato y de una actitud confiada que son necesarias para que la formación 
pueda tener éxito. Según la sicología moderna es tan perniciosa la excesiva 
severidad como la excesiva indulgencia: son hechos negativos que llegan a 
idénticas consecuencias de represión. Una expresión de cólera o un 
permisivo dejar pasar, puede entenderlos un niño41, incapaz de relativizar sus 
sentimientos, como odio o abandono, representando así una frustración 
efectivamente patógena. El afecto, el amor, la aceptación y la decisión que el 
educador comparte con su educando son las características infalibles que 
pueden llevar la formación integral, no sólo del educando, sino también del 
educador, al mejor puerto seguro.  

 

                                         
40 La motivación no tiene, en mi opinión, carácter exclusivamente racional; antes 

bien, afecta a lo más propio de la persona que denomino “potencia de unión” cuyo acto 

específico es la libertad que, con sus dos funciones, inteligencia y voluntad, es formada 

por el amor. Motiva lo que se hace por amor, con amor, en el amor… 
41 El niño, o un educando en general, no aprenderá, con estas falsas actitudes del 

padre o del educador, a enfrentarse con la realidad afrontando los riesgos que la vida 

exige, víctima de cualquier “droga” [sicológica, moral o física] que le permita la huida a 

sus conflictos existenciales. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 17 

III 

¿Qué se dice, finalmente, en la frontera de la sicología y la ética acerca 
de la conciencia moral? ¿Actúa la conciencia dentro de unos 
condicionamientos determinados? 

El hombre, afirma la siquiatría, se presenta desde su nacimiento 
invadido por fuerzas pulsionales indestructibles y a la deriva sin otro fin que 
buscar una satisfacción material y afectiva. Estas fuerzas chocan con las 
prohibiciones impuestas por el exterior, sobre todo por los padres de los 
cuales depende el ser humano en los primeros años de su vida. El miedo 
imaginario a perder el afecto paterno hace que el hijo no sólo bloquee la 
acción prohibida, sino que introyecte y haga suya la instancia prohibitiva, 
creándose una especie de conciencia síquica que apela a la sola angustia y 
remueve de su campo cualquier representación del objeto prohibido. Esta 
angustia es decisiva para el paciente por cuanto que la prohibición repercute 
en la conciencia, más que como un hecho aislado, como sentimiento de 
rechazado total de su propia persona. Se mezclan, se superponen y se agitan, 
de este modo, una serie de pulsiones que, al ser reprimidas y no pudiendo ser 
destruidas, se revuelven contra el sujeto, de modo insistente y obsesivo, en 
forma de sentimiento de culpa. La superación de este desorden emocional 
puede acontecer cuando el paciente canaliza estas pulsiones pasando por la 
reflexión la correspondiente instancia prohibitiva. Se daría cuenta, entonces, 
de que los mecanismos de prohibición no quieren bloquear la fuerza del 
deseo o anularle como persona, antes bien, encauzarle y orientarle hacia 
fines reales constructivos y hacia un equilibrio afectivo para la adquisición 
de una sensibilidad capaz de percibir el valor ético de sus actos42. No es, sin 

                                         
42 El sentimiento de culpa es superado, a veces, bajo instancias anómalas por medio 

de la realización del acto prohibido en virtud de que la angustia no nace de actos 

culpables, sino del conflicto inconsciente entre el deseo y la norma. Para defenderse de 

semejante angustia, se pueden dar los dos extremos: o cumplir escrupulosamente la 

norma o rechazarla. El rechazo se observa en las actitudes inauténticas con reiteración 

impelente de actos prohibitivos como es el caso de delincuentes, de ciertas 

manifestaciones agresivas, o de fenómenos masturbatorios con los cuales se descarga la 

angustia nacida de la pulsión reprimida, con el resultado práctico de agudizar el sentido 

mismo de culpa y de establecer una “coacción a repetir” que implica una dependencia 

análoga a la causada por las drogas. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 18 

embargo, tan simple la formación de la conciencia moral. Ésta se presenta, a 
veces, dormida, distraída, confusa, sabiendo conservar astutamente este 
estado para que no pueda brotar la claridad de la decisión43. 

La valoración ética, de este modo, parece iniciarse en un sentimiento 
moral primitivo, específico, independiente de la percepción o apreciación 
intelectual del sujeto. Esto indicaría al moralista que no es suficiente, en 
orden a provocar una adhesión vital a la norma, el solo conocimiento frío y 
abstracto de las verdades morales. El juicio intelectual tendrá que ir 
acompañado de una reacción afectiva que, tocada por una fuerza 
inexplicable44, repercute ampliamente en su misma capacidad de captar la 
verdad moral y de adherirse a ella con certeza.  

¿Cómo explican los sicoanalistas el origen y la formación de la 
conciencia moral? 

El ser humano parece encontrarse bajo el dominio de fuerzas 
impersonales e irresistibles reunidas en la libido donde, según Freud, actúa, 
mediante mecanismos de introyección, el instinto primordial del complejo 
de Edipo realizando los elementos asimilativos y agresivos para 
transformarlos en conciencia moral. Este reduccionismo edipista, impulsor 
de la conciencia moral mediante el conflicto permanente entre los deseos 
instintivos y las normas interiorizadas de la sociedad45, es contestado por los 
discípulos de Freud: Yung, con su teoría de los arquetipos del inconsciente 
colectivo y el impulso creador del individuo; Adler, con el estilo de vida que 
emana del complejo de inferioridad y la voluntad de poder para la 

                                         
43 Denomino “mentira sicológica” a este estado confuso que se caracteriza por la 

manipulación voluntaria o semivoluntaria del discernimiento moral bajo un estado de 

consciente inconsciencia. 
44 Esta fuerza inexplicable excede la competencia de la sicología y de la ética. La 

teología denomina a esta fuerza “gracia sobrenatural” en el ser humano que le incita, 

formando su libertad, a concebir y hacer el bien. 
45 La interiorización de normas es un hecho constatado; sin embargo, la forma de 

interiorización de normas sociales y éticas y, lo que es más importante, descubrir las 

razones por las cuales el ser humano debe comportarse de una manera determinada, 

excede al método y concepción del sicoanálisis freudiano que tendría que recurrir, 

abriendo el campo de la concepción sicoanalítica, a criterios de ontología, que es, 

precisamente, lo que Freud está rechazando. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 19 

adaptación del individuo a las necesidades sociales; Fromm, con el 
desarrollo de las diferentes dimensiones del hombre orientadas a la 
realización de la libertad auténtica. 

El sicoanálisis ha quedado, de este modo, escindido en métodos y 
doctrinas que pretenden dar razón de las anomalías del comportamiento 
ético con origen en aquellos mecanismos del subconsciente46 que los 
sicoanalistas denominan, simplificando, complejos. Éstos mantienen al 
individuo en estado de parálisis mental o de transferencia de actitudes y 
emociones hasta que queden desalojados y disueltos, no sólo por el 
conocimiento, sino, sobre todo, porque se está dispuesto a afrontarlos. 

Este reduccionismo sicoanalítico, que no tiene en cuenta un concepto 
ontológico de la persona capaz de dar a esta sicología su sentido preciso, ha 
redescubierto, sin embargo, lo que ya había puesto de manifiesto la doctrina 
cristiana por medio de la conciencia del pecado original: una naturaleza 
humana que, padeciendo el desorden interior, exhibe, junto a su señorío 
sobre toda la creación, cierta impotencia e incapacidad ante el lado obscuro 
y tenebroso de su conciencia. 

La conciencia moral no puede, por otra parte, concebirse sin una 
multitud de condicionantes que inciden en la valoración del acto moral y en 
el ejercicio de la libertad. Estos condicionantes tienen su origen: en factores 
orgánicos, como el sistema endocrino y nervioso, determinaciones 
fisiológicas temperamentales de tipo hereditario…; en factores ambientales, 
como el influjo cósmico, geográfico y climático47, el influjo familiar sobre 
todo en los primeros años48, el influjo social, cultural o histórico… 

                                         
46 El estudio del subconsciente ha producido una gran revolución en orden al campo 

de la educación y en la creación artística y literaria. El subconsciente no es, en mi 

opinión, una parcela a modo de facultad humana, antes bien, es, como ya he afirmado, un 

estado de subconsciencia o de inconsciencia en el que actúa, frente a lo motivacional, la 

estimulidad. 
47 Importancia en la formación de la vida urbana o rural, el influjo del clima, el 

paisaje, la lengua. 
48 Se da a esta edad un proceso de absorción de ideas, actitudes, estilos de 

comportamiento, afecto… 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 20 

Esta multitud de condicionantes que actúan con la conciencia moral 
ayudan a tener un conocimiento más eficaz del hombre, a contemplar sus 
diversas posibilidades de realización, y al impulso de una educación que 
oriente debidamente las inclinaciones por el camino que le ofrece mayor 
riqueza y amplitud. No queda, sin embargo, aquí el conocimiento del ser 
humano: su ser desborda todo afán taxonómico y determinista; su actuar es 
imprevisible. Toda presión, ya sea sicológica, caracterológica, 
medioambiental, puede ser desafiada y desconcertada, no sin la dura 
condición de estos condicionantes, por los recursos que proporciona al ser 
humano la energía extática de su espíritu inhabitado por la divina presencia 
constitutiva que hace de éste, a imagen y semejanza de la Santísima 
Trinidad49, un dios místico que puede establecer una comunicación 
inmediata como se hace, para entenderse, entre iguales. Si negamos este 
carácter deitático a la persona humana, le habríamos amputado, no sólo lo 
mejor de sí misma, sino su propia razón de ser y existir: su comunión con el 
Absoluto que determina, no sin la dura condición de su complejidad 
sicológica y biológica, la esencia de su comportamiento y comunicación con 
sus semejantes. La sicoética comporta, de este modo, el supuesto de una 
ontología o mística que, lejos de incurrir en el antropocentrismo ingenuo del 
método científico, se adentra en el hondo misterio que, abierto al infinito, le 
ofrece una antropología constitutivamente deificada50. 

 

 

                                         
49 La corroboración de este hecho halla su fundamento en el texto revelado del 

Génesis: hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza  (Gn 1,26). Los conceptos de 

"imagen" y "semejanza" tienen, para mí, el significado ontológico de esta divina 

presencia constitutiva del sujeto absoluto en el espíritu creado, consistente en dar a éste la 

categoría de "persona"; esto es, de "hipóstasis filiada" en virtud de la cual se establece un 

parentesco o linaje, conforme a las palabras de San Pedro “sois linaje elegido” (1Pe 2,9), 

o de San Pablo “somos linaje de Dios” (Act 17, 29). 
50 Esta mística deificación, deificatio  de los padres latinos y qeivwsi" [theiosis] de 

los padres griegos, fue defendida por San Atanasio y, de un modo especial, por San 

Agustín al afirmar Factus est Deus homo, ut homo fieret Deus  [Dios se hizo hombre para 

que el hombre se hiciese Dios] (Sermo, 128,1). 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 21 

Cuestión formal 

I 

Toda concepción ética, sicológica, pedagógica o filosófica que solape la 
definición del hombre se circunscribe dentro de lo que he venido en 
denominar “teorías débiles”, que, carentes de compromiso, no sólo 
ontológico, sino también metafísico, prefieren asentarse en la insuficiencia 
de las diferentes formas de la convencionalidad. Si todas las concepciones 
acerca del ser humano utilizan el concepto de persona, la pregunta no se 
hace esperar: ¿en qué consiste la persona? Es evidente que nadie pone en 
duda que la persona es la suprema expresión del ser: el ser humano no “es” 
piedra, ni “es” árbol, ni “es” caballo; sencillamente, “es” persona. El ser 
humano, de este modo, “es +” que piedra, “es +” que árbol, “es +” que 
caballo, “es +” que ser…, pero no “es +” que persona porque no hay un 
término superior a la noción de persona que defina a la persona. Este “ser +” 
es la estructura abierta del “ser persona”, esto es, no existe el ser persona 
clausurado en sí mismo, antes bien una persona debe ser definida por otra 
persona. Se hace, en este punto, necesaria la siguiente pregunta: ¿en qué 
consiste la noción metafísica de persona? La metafísica es la ciencia cuyo 
objeto es el referente último de una definición que puede videnciar51 nuestra 
inteligencia abierta al infinito. El máximo nivel intelectual de la definición 
de persona es, por tanto, de dos términos: no menos de dos, porque habríase 
destruido la definición de persona; no más de dos, porque un tercer término 
es excedente a un nivel absoluto que no puede traspasar su carácter 
simplicísimo. Este es el contenido, rota la identidad de incomunicación de 
una persona en su persona, de mi concepción genética del principio de 

                                         
51 El verbo “videnciar” tiene el significado de “forma de visión” o “visión bien 

formada”. Así, cuando se afirma “este hombre tiene visión política”, se quiere significar, 

no cualquier tipo de visión —visión vulgar, abstracta o informe—, antes bien, una visión 

bien perfilada y estructurada, de tal modo que, ante la sociedad, este hombre queda 

cualificado políticamente. La “videncia” metafísica es, por tanto, estado de “visión 

formada” que la inteligencia posee en virtud de su apertura por medio de la intuición al 

sujeto absoluto. Esta apertura, que la divina presencia constitutiva del acto absoluto 

imprime en la persona humana, es genética. Videnciar la concepción genética del 

principio de relación incluyendo todas sus implicaciones es tener “visión bien formada” 

de la metafísica genética. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 22 

relación [P1=P2] consistente en dos personas [P1] 1 [P2] en inmanente 
complementariedad [=] intrínseca, que, definiéndose entre sí, constituyen 
único sujeto absoluto, única naturaleza, única esencia… La forma genética 
de la relación de [P1=P2] es la de los dos términos con sus lugares 
metafísicos: [“1”], un Padre con su Hijo; [“2”], un Hijo con su Padre. El 
enunciado es preciso: la relacional constitutividad inmanente del Padre es el 
Hijo, la relacional constitutividad inmanente del Hijo es el Padre. Nuestra 
inteligencia, abierta a este Sujeto Absoluto, denominado por la Teología 
“Dios”, no puede pasar de esta “videntia rationis” de la concepción genética 
del principio de relación [P1=P2]52. Corresponde a la revelación sobrenatural 
proporcionarnos dos datos fundamentales e inseparables que pasan, por ello, 
al campo de la fe: primero, Cristo revela ser Él mismo el [P2] de la 
concepción genética del principio de relación; segundo, Cristo revala una 
tercera persona [P3], Espíritu Santo, que, excedente a nuestra inteligencia, 
incorpora a la concepción genética del principio de relación [P1=P2=P3]. 

No puede existir, por otra parte, una definición ontológica de la persona 
humana sin que aquello que la constituye no sea bajo el supuesto metafísico 
de la concepción genética del principio de relación. Si el Sujeto Absoluto es 
abierto ad intra en virtud de la concepción genética del principio de relación 
[P1=P2=P3], también es, supuesta la creación del sujeto humano por el 
propio Sujeto Absoluto, abierto ad extra a este sujeto humano. ¿En qué 
consiste la forma genética de esta apertura? En dar ontológicamente al ser 
humano la categoría de persona. ¿Cómo? Por la inmanente presencia 
constitutiva de las personas divinas en el espíritu humano. Ninguna 
mediatización existe entre las personas divinas bajo la razón de Sujeto 
Absoluto y entre la persona humana bajo la razón de sujeto humano. Esta 
divina presencia constitutiva no puede conocerse, por tanto, por medio de 
argumentos: se esconde a toda búsqueda, a todo intento de conceptualización 
o categorización, porque la divina presencia constitutiva es lo que nos es, no 
sin la dura condición de las facultades y del complejo de funciones y 

                                         
52 Mi concepción genética de la metafísica rechaza como insuficiente el monismo o 

monoteísmo unipersonalista. Una inteligencia “bien formada” puede, con sentido 

metafísico, llegar: con razón de evidencia intelectual, a un monoteísmo binitario; con 

razón de fe sobrenatural, a un monoteísmo trinitario. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 23 

disfunciones sicosomáticas, inmediatamente dado para alcanzar la categoría 
de "personas"53. No es el ser, ni la realidad, ni ningún otro concepto, sino la 
divina presencia constitutiva, lo que viene impuesto y supuesto en nuestro 
actuar, nuestro pensar, nuestro querer, nuestro sentir; es aquello que da 
forma de verdad, bondad y hermosura al comportamiento humano. La 
persona tiene en su conciencia, estado en que queda su espíritu inhabitado 
por la divina presencia constitutiva, la potestad organizadora y rectora de sus 
impulsos, de las fuerzas sicosomáticas y exteriores. La conciencia es un 
concepto relacional, del griego sun- oi[da y del latín “cum- scire”, que 
significa etimológicamente “saber o conocer con” o “conocer juntamente”. 
Queda rechazado por mí el disgenético lema socrático “conócete a ti mismo” 
por la genética locución teresiana “conócete en mí”. La persona humana no 
puede entrar sola en el enmarañado bosque de su conciencia: tiene necesidad 
de entrar acompañado, esto es, de confesarse con alguien54. 

¿Qué significa la divina presencia constitutiva? “Personarse”55, esto es, 
las personas divinas se “personan”, hacen acto de presencia en nuestro 
espíritu creado para constituirlo como tal persona. ¿Qué es lo que hacen las 

                                         
53 Mi concepción genética de persona consiste en la forma de definición de una 

persona por otra persona. Ilustro la forma de definición de la persona humana 

sirviéndome del significado originario del provswpon [prósopon] griego: rostro, talante, 

carácter o categoría. El rostro o talante por el que el ser humano adquiere la categoría de 

persona es la divina presencia constitutiva del sujeto absoluto en su espíritu. Esta divina 

presencia constitutiva es carácter hereditario que hace de la persona humana mística 

deidad de la divina Deidad. Reside en este carácter hereditario la constitución filial del 

ser humano en relación con Dios: porque es "hijo de Dios", el ser humano tiene el 

aspecto, el talante, el parecido, en una palabra, "la imagen y semejanza" de Dios. Este 

talante no es una "máscara" exterior, es rostro divino impreso constitutivamente en tal 

grado que, ontológicamente, "hace resonar", per-sonare, a nuestro espíritu. Los latinos 

manifestaron, con el verbo "personare", lo que yo denomino "acto ontológico personal" 

hecho posible en virtud de la divina presencia constitutiva. 
54 La Iglesia Católica utiliza, desde antiguo, como medio del progreso interior, la 

confesión y la dirección espiritual; en los tiempos modernos, recoge esta experiencia 

multisecular del confesor y confesando la sicología con sus métodos sicoanalíticos. 
55 El verbo español "personarse" significa "hacer acto de presencia", presentarse 

personalmente en alguna parte; en este caso, es estar presente constitutivamente dando 

carácter personal al lugar donde hace el acto de presencia. Este lugar ontológico 

personalizado es la persona humana. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 24 

personas divinas con el espíritu que crean? Una personificación, una 
prosopopeya ontológica56, esto es, una recreación de sí mismas57.  

La divina presencia constitutiva consiste, por tanto, en el datum  
intrínsecamente constitutivo, patrimonio genético de la persona humana, que 
tiene las siguientes funciones: dar carácter personal al espíritu humano; 
proveer el disposicional a la libertad; presentarse a la inteligencia como "ley 
del conocimiento"; proporcionar el querer a la voluntad; organizar, 
categorizar y conceptualizar, sin necesidad de ser organizado ni categorizado 
ni conceptualizado; proporcionar, finalmente, al espíritu humano la 
ejnevrgeia, la energía extática, que lo pone en comunicación inmediata con 
el sujeto absoluto. La energía extática o acto del espíritu es, por tanto, una 
acción teándrica58, esto es, la acción de Dios en el hombre con el hombre.  

La divina presencia constitutiva otorga al espíritu humano dos acciones 
que forman la energía extática: fundante, la creencia; transformante, la fe59. 

                                         
56 La personificación o prosopopeya también es una característica del ser humano, 

sobre todo, en sus creaciones literarias. El niño manifiesta, de modo especial, este afán 

personalizador o prosopopéyico en los animales y en las cosas. La historia de la cultura y 

de las religiones constituyen una prueba fehaciente de esta "forma potestatis" que, a 

imagen y semejanza de las personas divinas, hace "recreativamente" el ser humano.   
57 La divina presencia constitutiva, lejos del inconsciente colectivo de Jung, es la 

que personalizando al espíritu humano, lo constituye en mística deidad de la divina 

deidad. 
58 No hay que confundir las acciones teándricas que se predican teológicamente de 

la unión hipostática de las dos naturalezas, divina y humana, en la única persona divina 

del Verbo encarnado. Afirmo, por esta causa, que nuestra acción es mística teandría de la 

divina teandría. La diferencia de las dos teandrías es precisa: en la persona humana, 

mística u ontológica; en la persona del Verbo, divina o metafísica. 
59 Mi distinción entre "creencia" y "fe" nada tiene que ver con la de Marcel al 

considerar la creencia como "un creer que" y la fe como "un creer en". Las estructuras 

gramaticales "creer que" y "creer en" tienen, mediante las reglas de transformación que 

pasa por alto Marcel, el mismo sentido semántico. Pongo un ejemplo. El mismo 

significado posee la oración gramatical "yo creo en la existencia de Dios" que esta otra 

transformada: "yo creo que Dios existe". La creencia y la fe no son, para mí, dos especies 

distintas; antes bien, dos formas o niveles de la virtud de la fe: el primer nivel, el 

pivstew" ejnevrgeia o "energía pística" que podemos llamar "creencia" es el ámbito 

general que envuelve, no sólo las religiones y creencias, antes bien, toda la actividad 

humana; el segundo nivel, fe teologal, "energía fídica" que podemos llamar "fe" no es un 

acto distinto, antes bien, es la elevación al orden sobrenatural del primer nivel. La 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 25 

a) La primera manifestación de esta energía supuesta en la creencia es la 
"actitud óntica" mediante la cual el ser humano tiene la potestad de "aceptar" 
que está formado por una divina presencia constitutiva que le otorga la 
categoría de persona. Esta aceptación es compromiso ontológico: primero, 
de estimarse "dios místico" del "Dios metafísico"; segundo, de verificar el 
comportamiento que se sigue de pertenecer a este divino linaje60. La potestad 
de la persona humana es una diavqesi"61 [diathesis]; esto es, un 
"disposicional" o "radix virtutum" que, proyectándose en la inteligencia, en 
la voluntad y en la libertad, dispone al ser humano, no sin la dura condición 
de las fuerzas estimúlicas de la sique, en su recto ejercicio comunicativo con 
las personas divinas y con sus semejantes. b) La energía transformante de la 
fe, siendo elevación de la creencia al orden de la gracia santificante, pone a 
la creencia en estado selectivo de creer en las personas divinas, 
subordinando a éste los demás objetos de creencia. Dios, bajo la razón de 
“Santísima Trinidad”, esto es, de tres personas divinas, hácese de este modo, 
para el cristiano, objeto propio e inmediato de esta virtud teologal que, con 
la esperanza, viene formada por el amor. 

 

II 

                                                                                                                         
afirmación de que fueran dos actos distintos introduciría, teológicamente, en la persona 

humana dos hombres superpuestos: el hombre viejo y el hombre nuevo. Mi enunciado es 

exacto: no hay superposición, antes bien, transformación. El sicoanálisis religioso puede 

moverse en el ámbito de la creencia o primer nivel de la fe. El ámbito propio de la fe 

sobrenatural es inaccesible por sí mismo a la simple creencia; sin embargo, puede 

reconocerse por las repercusiones sicosomáticas y otras manifestaciones por el hecho de 

que el ámbito de la creencia, aunque no es el ámbito de la fe, está abierto por su misma 

naturaleza, al ámbito de la fe. 
60 La deontología de los derechos y deberes humanos sólo puede fundamentarse con 

universal carácter apodíctico en este carácter deitático de la persona. 
61 La diavqesi" griega significa orden y disposición implícita o virtual que se 

verifica al darse las condiciones requeridas. No es un hábito natural ni adquirido, sino un 

"disposicional" genético que caracteriza la potestad de la persona humana. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 26 

La estructura formal de la naturaleza humana es, supuesta la divina 
presencia constitutiva, la de un espíritu sicosomatizado62, esto es, la unidad 
de tres entes, espíritu, sique y cuerpo, en la que el espíritu, inhabitado por la 
presencia constitutiva de las personas divinas, es la sede del yo que, con su 
potestas, asume, ontológicamente, la complejidad de funciones de la sique 
con su integral somático. La forma ontológica del acto del espíritu es la 
energía extática o potencia de unión que tiene como atributos la libertad con 
sus dos funciones: la inteligencia y la voluntad. El acto libre participa, 
entonces, del carácter de sus dos funciones: consciente y voluntario. La 
responsabilidad, atribuida al ejercicio de la libertad, consiste, por tanto, en la 
integridad del acto libre, imposible sin la inteligencia y la voluntad que, a su 
vez, actúan no sin la dura condición sicosomática de la imaginación, 
sentimientos, afectos, impulsos, temperamento, sentidos internos y 
externos… en los que ejercen su influencia la mentalidad, la cultura, la 
instrucción y las diversas formas del ambiente cósmico y social. 

Una ética que tuviera en cuenta una especie de acto puro al modo de la 
razón pura kantiana, sin apercibirse de la gran variedad de 
condicionamientos y “persuasores ocultos” a los que el hombre está sujeto63, 
es ajena a la realidad integral del hombre; del mismo modo, una sicología 
que tuviera en cuenta una especie de etiología determinista, sin apercibirse 
de que debe quedar espacio al comportamiento ético responsable64, es ajena 
al concepto de persona humana. 

                                         
62 El espíritu humano es creado en el mismo momento de la concepción humana. 

Pertenecen a la sicosomatización los dinamismos biológicoanimales heredados en parte 

del precedente homínido; por tanto, subyacen a los caracteres hereditarios. 
63 Las precomprensiones ideológicas y las situaciones sicológicas pueden falsear, 

por ejemplo, la comprensión del hombre. Estas precomprensiones pueden tener su origen 

en experiencias y encuentros que han marcado la vida de un ser humano y le han hecho 

particularmente sensible a determinados valores. 
64 Los procesos del subconsciente o la figura que el ambiente social ha perfilado en 

los individuos, no hacen un individuo programado de tal modo que no queda espacio para 

la libertad con su función intelectiva y volitiva. La libertad humana es direccional, 

disposicional, diatésica [diavqesi" = diathesis]; no es, por tanto, pura indeterminación. 

Este disposicional viene viciado por las numerosas vicisitudes de los condicionamientos 

sicosomáticos influidos por condicionamientos exteriores, por ejemplo, estado de 

nerviosismo a consecuencia del desempleo, la competitividad por el puesto de trabajo. No 

se trata, por tanto, de saber si un determinado comportamiento es o no ético, sino, más 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 27 

¿Cuál es, entonces, la constante de la conciencia ética65? ¿A qué 
variaciones está sujeta para que resulte el juicio teórico y el juicio práctico, 
los criterios de discernimiento y los criterios de decisión? 

Es cierto que la persona humana tiene, por el disposicional de su 
energía extática, la obligación de obrar basándose en lo que hic et nunc 
considera mejor. También es cierto que la malitia cordis es independiente 
del hecho cultural de la actitud teísta, atea, o del estado de creencia en 
cualquier religión, de las disgenesias sicosomáticas de naturaleza biológica o 
síquica, o de otro tipo de condicionantes ya enumerados. Cristo corrobora el 
hecho de esta malitia cordis como constante del acto inmoral: “Nada hay 
fuera del hombre que, entrando en él, pueda hacerle impuro… Porque de 
dentro, del corazón de los hombres, salen las intenciones malas: 
fornicaciones, robos, asesinatos, adulterios, avaricias, maldades, fraude, 
libertinaje, envidia, injuria, insolencia, insensatez. Todas estas perversidades 
salen de dentro y hacen impuro al hombre” (Mc 7: 15. 21-23).  

La energía extática, por otra parte, contiene en sí el genético “votum 
implicitum in re”, esto es, la “buena fe”, la “buena voluntas” (Lc 2,14), que 
debe suponerse en toda persona humana, en virtud de la cual podría actuar, 
removidos todos los obstáculos sicosomáticos, culturales, educacionales, o 
ambientales, que lo impiden, según su propia constitucionalidad mística o 
deitática. 

El acto moral, sin embargo, requiere los criterios constitutivos para su 
madurez. La libertad no es criterio suficiente: ésta necesita la capacidad de 
valoración ética de la acción y la capacidad de decisión, no sin la dura 
condición de los diferentes factores sicosomáticos, educacionales, culturales 
y ambientales. 

Las fuerzas pulsionales sicosomáticas, siendo estimúlicas y sin propia 
autonomía, antes bien, abiertas al espíritu inhabitado por la divina presencia 

                                                                                                                         
bien, en qué condiciones sicosomáticas y ambientales puede decirse que este 

comportamiento es expresión de una personalidad moralmente madura. 
65 Siempre hay obligación de obrar basándose en lo que hic et nunc se considera 

mejor. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 28 

constitutiva, necesitan ser movidas direccionalmente, motivadas por la 
energía extática. 

La acción inmoral, no es en sí misma el resultado de la transgresión de 
una norma ética, antes bien, tiene como supuesto inmediato la malicia del 
espíritu humano66 que, degradando esta su constitutividad ontológica o 
mística, se despersonaliza, en diferentes grados según la fuerza de esta 
malicia, en ningún caso, según la dimensión de la acción. Toda acción 
inmoral es la manifestación de una disgenesia67 que adquiere las 
características del autoengaño o de la "mala fe", malitia cordis, que 
enmascara y tergiversa toda verdad, toda bondad, toda hermosura. Su 
consecuencia inmediata es el síndrome ontológico del anarcós  del que 
derivan toda suerte de trastornos y anomalías en el espíritu con resultado 
proyectivo a la sicosomatización de las fuerzas pulsionales que, actuando sin 
dirección y sentido, dan lugar a manifestaciones internas o externas de las 
llamadas pasiones o vicios capitales. Este síndrome conduce al delirio del 
“yo” con exclusión de toda norma y disciplina degenerando, al final, en 
impotencia e inapetencia mental o emocional 

 

III 

Mi concepto de libertad, lejos de un determinismo transcendental, es el 
de una libertad formada por el amor con sus dos funciones: la fe y la 
esperanza. El acto inmoral nos ofrece, contrariamente, un concepto de 
libertad deformada o libertinaje cuya consecuencia ontológica es la patología 
del yo que, con su egoísmo68, puede degenerar, con la increencia y 

                                         
66 La malicia del espíritu adquiere múltiples matizaciones y graduaciones en virtud 

de que se realiza mediante el ejercicio de una libertad deformada con el concurso de la 

consciencia de la inteligencia y el consentimiento de la voluntad no sin la dura condición 

de las condiciones sicosomáticas internas y externas. 
67 Mi sistema lleva la geneticidad más allá de la biología: la geneticidad del espíritu 

es de distinta naturaleza que la síquica o que la somática; del mismo modo, existen las 

disgenesias del espíritu, atribuibles sólo a la malicia de éste, y las disgenesias de la sique 

y del cuerpo que, en parte, tienen el supuesto de aquél. 
68 El egoísmo es el estado de un individuo que, aunque es capaz de actos generosos, 

pone su yo como centro de interés de todas las cosas. La egología es la parte de la 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 29 

desesperación, en manifestaciones egofrénicas69 y egolátricas70 agresivas o 
depresivas. 

La negación, por mi concepción genética del principio de relación, del 
seudoprincipio de identidad abre perspectivas de apertura y fundamentación 
al sicologismo y a la siquiatría. Quedarían superadas con el supuesto de mi 
concepción genética de la metafísica: una siquiatría del alma en el alma, por 
una siquiatría del alma en el espíritu; y una ética autónoma, heterónoma o 
teónoma, por una ética teandronómica.  

El enunciado es preciso:  la sicoética es la ciencia que estudia la acción 
teándrica en las estructuras síquicas y éticas del ser humano, iluminadas por 
una ontología propia del espíritu cuya dínamis es el éxtasis o extasiología. 
Esta ciencia supone, como ya he afirmado, dos condiciones constitutivas de 
la libertad: la capacidad de valoración ética y la capacidad de decisión en 
cada uno de las actos teándricos. Ahora bien, la sique posee un ego, 
manifestación disgenésica del yo o distorsión del yo71, cuya dínamis es la 
neurosis72 actuante en las fuerzas estimúlicas, más que con la función 
motivacional de la acción teándrica o con la malicia del espíritu, por medio 
de las manifestaciones disgregadoras de la disgenesias del yo73.  

                                                                                                                         
sicoética que estudia las manifestaciones del ego. El ego es proyección en la sique de los 

estados disgenésicos del yo. 
69 La egofrenia es el estado agresivo o depresivo de un individuo que, disminuida al 

mínimo su capacidad para acciones generosas, convierte a los demás en una especie de 

esclavos. 
70 La egolatría es el estado agresivo o depresivo de un individuo que, centrando 

todo hacia sí, encuentra su razón de ser en el culto a su personalidad. 
71 La manifestación disgenésica del ego es relativa y es susceptible de graduación. 
72 La neurosis es, para la siquiatría, un trastorno sicológico o fisiológico, menos 

grave que la sicosis, pero lo suficientemente grave como para limitar la adaptación social 

del paciente y su capacidad para trabajar, que suele atribuirse a algún conflicto emotivo 

inconsciente. La sicosis es ya una enfermedad mental caracterizada por desarreglos de 

tipo cognoscitivo tan graves (a menudo con la presencia de ilusiones o alucinaciones) que 

la adaptación social se hace imposible y el paciente debe ser sometido a vigilancia 

médica. Admitiendo estas definiciones de la siquiatría, entiendo la neurosis en un sentido 

más amplio 
73 Las disgenesias espirituales y sicosomáticas que no tienen el supuesto de la 

malicia del yo no son causa de responsabilidad moral; antes bien, intervienen como 

atenuantes. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 30 

La primera manifestación de la neurosis del ego es el complejo o el 
síndrome74 del miedo que se sustantiva en tres estados fundamentales de 
carácter positivo y negativo: estados de sentimiento o afecciones duraderas y 
de poca intensidad75; estados de emoción pasajeros y más intensos que los 
sentimientos76; estados de pasión o afecciones duraderas sentidas con gran 
violencia77.  

El yo no puede valorar y decidir la acción moral sin que pase por la 
dura condición de la neurosis con su síndrome del miedo y estados de 
sentimiento, emoción y pasión. Se puede sentir tendencia hacia algo 
intuitivamente evaluado como bueno o beneficioso, o rechazo de algo 
intuitivamente evaluado como malo o penoso; pero, al mismo tiempo, con 
esta atracción o aversión se producen una serie de cambios fisiológicos cuya 
finalidad estriba en que se pueda llevar a cabo la aproximación o retirada. 
Múltiples son las anomalías que nos dibuja la experiencia sicoterapéutica: 
desde la necesidad infantil de seguridad, hasta el rechazo adolescente de las 
normas morales, o la búsqueda de compensaciones afectivas con graves 
consecuencias en el carácter y en el modo de relacionarse con los demás, la 
evasión por medio de las drogas y el alcoholismo, los fenómenos de la 
delincuencia, y los dimanados de las tendencias homosexuales, de las 
enfermedades físicas y sicosomáticas conocidas… Múltiples son también las 
anomalías de orden cultural, político o religioso: desde regresiones a 
comportamientos primitivos, hasta las diversas formas de terrorismo, o de 
fanatismos fundamentalistas capaces de la barbarie y el asesinato. 

Estos hechos nos dan qué pensar a la hora de reconocer los límites de 
responsabilidad de los actos y de las actitudes morales. Los hechos y 
actitudes que se derivan del comportamiento del ser humano no pueden 
escapar a la experiencia que de éstos tienen los médicos, los biólogos, los 
sicólogos, los sociólogos, los etnólogos, los pedagogos, los moralistas, los 

                                         
74 Síndrome es el conjunto de síntomas o de fenómenos anómalos que caracterizan 

el complejo de funciones pulsionales de la sique con repercusiones frecuentes en lo 

somático. 
75 Ej.: simpatía, compasión, antipatía, rechazo… 
76 Ej.: impresión por un hecho o acontecimiento, angustia… 
77 Ej.: enamoramiento, venganza… 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 31 

filósofos…, porque la persona humana es una realidad tan compleja que no 
hay ciencia única que pueda atribuirse el conocimiento de la validez y 
responsabilidad absolutas de la acción moral.  

¿Incurrimos, por ello, en un relativismo ético? No. La razón ya la 
hemos reiterado: la energía extática o potencia de unión se proyecta en la 
libertad bajo la forma del amor, en la mente bajo la forma de la fe, en la 
voluntad bajo la forma de la esperanza. Estos son los disposicionales 
diatésicos que, no sin la dura condición de las múltiples disgenesias de orden 
espiritual, síquico y somático, deciden, implicando el concepto de destino, la 
verdad, bondad y hermosura de la acción moral. 

 

IV 

El tema, tratamiento sicoético en la educación, me lleva, finalmente, a 
intentar dar respuesta a una pregunta: ¿dónde radican las disgenesias que 
tienen su asiento en las funciones sicosomáticas? Hemos afirmado que es la 
neurosis con su síndrome del miedo, en ningún caso la libido, ni el complejo 
de Edipo, ni el complejo de inferioridad, ni otros supuestos en los que 
pretenden apoyarse las distintas teorías siquiátricas, el impulso estimúlico de 
las fuerzas de la sique. La perturbación angustiosa del ánimo porque suceda 
algo contrario a lo que se desea, o por cualquier peligro real o imaginario 
que se presenta a la sicología o al espíritu humanos es el síndrome donde se 
originan todos los complejos.  

La inseguridad, por ejemplo, surge del miedo a perder algo que ya 
poseemos o de no poder alcanzar lo que deseamos. Si  la inseguridad no da 
paso a la seguridad, toma las características del complejo de superioridad. 
Este complejo no es otra cosa que una falsa seguridad como nos instruyen 
sus diversas formas anómalas: la fanfarronería, la jactancia, la 
infravaloración de los demás, ataques a la reputación de los otros, celos, 
agresividad… 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 32 

Otra de las consecuencias del miedo es el sentimiento de culpa con su 
ley proyectiva en dos movimientos con los que el individuo intenta eludir la 
responsabilidad: a) introspectivo o introyectivo78, proyección79 hacia sí de 
todos los males de los que se siente culpable, de aquí las expresiones “soy el 
peor del mundo”, “no soy nadie”; extrospectivo o extrayectivo, los demás, la 
sociedad, un chivo expiatorio, es quien tiene la culpa de sus males. Este 
hecho está hoy, de alguna manera, reflejado también en los medios de 
comunicación social e, incluso, en el derecho penal. 

Sin tener en cuenta los conocimientos del sicoanálisis o sicología de lo 
profundo es difícil resolver el complejo problema de la culpa moral. Pero 
tampoco es suficiente el conocimiento del complejo y su aceptación por el 
interesado. El hombre que hace tal o cual acto no es en su raíz ni en todos 
sus apectos una tabula rasa, sino que se halla ya dirigido en cierto modo e 
influenciado bajo muchos aspectos que ya hemos analizado. Ni siquiera el 
propio educando puede hacer de sí lo que quiere, como tampoco puede hacer 
nada en él sus padres o educadores para que el educando supere dicho 
complejo. Se requiere, además de la aceptación y disposición para 
resolverlo, la acción divina de la gracia, esto es la mística teandría: acción de 
la gracia en el ser humano con el ser humano. 

 

 

Cuestión final 

I 

La divina presencia constitutiva del sujeto absoluto es patrimonio 
genético del espíritu humano, herencia ontológica dada al yo humano, para 
constituir su personalidad: cuanto más personalice el ser humano la divina 
presencia que le es constitutivamente otorgada tanta mayor riqueza, tanta 

                                         
78 La introyección es un mecanismo de defensa que consiste en una tendencia a 

incorporar al yo las cualidades de otras personas. 
79 La proyección se atribuye al mundo externo procesos síquicos reprimidos que no 

se reconocen de origen personal. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 33 

mayor personalidad tendrá. La personalización del yo en cuanto yo, 
intentando rechazar esta constitutividad, tiene el signo de una 
despersonalización en la que todo actuar es, en última instancia, un “sin 
motivo” como afirma Cristo: “Me odiaron sin motivo” (); “Padre, 
perdónales, porque no sabe lo que hacen” (Lc 23:34). Esta actitud 
despersonlizante comporta una aversio a Deo y una conversio ad creaturam. 

El espíritu humano inhabitado por la divina presencia constitutiva tiene 
la potestad de verificar su mística acción teándrica formada por la divina 
acción teándrica de Cristo. Cristo es, por tanto, el supremo maestro de una 
sicoética que no puede pasar desapercibida a ninguna de las modernas 
concepciones de la ética y de la sicología con sus métodos. No puede 
desmentirse una histórica que, con fundamento en el discurso, el testimonio 
y la vida de Cristo [“yo soy el camino, la verdad y la vida” (Jn 14,6)] ha 
producido una cultura de la cual todas las concepciones occidentales son, de 
uno o de otro modo, deudoras. Si no ha ejercido el positivo influjo que 
debiera, hay que pensar, más bien, en los eximentes que tienen su raíz en las 
innúmeras anomalías que padece el ser humano; en ningún caso, a la misión 
apostólica y redentora de Cristo que, Hijo del Padre, ha querido actuar con la 
fuerza del Espíritu Santo en la persona humana con la persona humana [«la 
prueba de que sois hijos es que Dios ha enviado a nuestros corazones el 
Espíritu de su Hijo que clama ¡Abba, Padre! De modo que ya no eres 
esclavo, sino hijo; y si hijo, también heredero por voluntad de Dios» (Gá 
4,6s.)]. La aceptación o el rechazo implícitos o explícitos de este actuar 
redentor, por medio de la energía extática o la malicia del espíritu, 
fundamenta y determina todo criterio de validez o falsedad del juicio y 
actuación éticos. 

La aceptación puede ser por medio de la cultura o por medio de la 
gracia: lo primero, es virtud de la razón; lo segundo, es virtud de la fe. La 
razón por la que no se ha entendido a Cristo, incluso racionalmente, nos la 
esclarece Él mismo: “¿Por qué no entendéis mi lenguaje? Sencillamente, 
porque no queréis aceptar mi palabra” (Jn 8,43). Debemos aceptar algo, esto 
es, prestar atención, tomarlo en serio, si queremos entenderlo. Rechazar la 
actitud monologante, especie de autismo verbal, es una de las reglas 
pedagógicas fundamentales de la comunicación entre personas. La atención 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 34 

y la escucha, el tomar en serio al niño, al joven, al adulto, que tengo delante, 
es el paradigma de la actitud dialogal.  

 

II 

Los discípulos de Cristo modifican al seguirle o confesarle su propio 
comportamiento y su forma de entender (Mt 16,21). La relación que los une 
con su Maestro no es, exclusivamente, de orden intelectual; antes bien, es un 
hecho concreto de seguimiento que supone ruptura con el pasado. Esta 
relación amorosa no se circunscribe a una idea, un querer o un sentir; antes 
bien, es un acto de amor en el que va la vida entera, una vida que Él mismo 
va formando con la sucesiva incrementación del éxtasis. 

Uno de los tantos rasgos de suprema sabiduría pedagógica de Cristo es 
que no dejó, personalmente, libro escrito con el fin de que los seres humanos 
colaboraráramos con la gracia  significada por el Espíritu Santo para ser 
instruidos con la doctrina que, a través de los siglos, fuéramos capaces de 
asimilar: sólo cuando los impedimentos o disgenesias sicosomáticas queden 
reducidas a cero ontológico80 con la muerte, el Espíritu Santo revelará al 
bienaventurado la plenitud de la verdad.  

Las Sagradas Escrituras subrayan, por último, los límites humanos, lo 
trágico de la vida, la falta moral… El hombre está llamado a tomar 
conciencia de esto, a expresar y confesar su propia culpa, a abandonar sus 
propias máscaras. El verdadero impedimiento para recibir el don de la 
liberación por la gracia no son las transgresiones más o menos graves y 
voluntarias, sino la pretensión humana de la autosuficiencia, de la autonomía 
total, que esconde la propia desnudez radical (Gén 3). De esta pretensión 
surge la búsqueda ansiosa de una seguridad basada en la propia justicia 
como el endurecimiento del corazón y la autojustificación del que rehúsa 
reconocerse limitado. Esta negativa a reconocer la propia limitación y 
compleja ignorancia (Jn 9,40) impide la acción de Dios. La acción ética 

                                         
80 La reducción a cero ontológico no significa aniquilación, pues Dios no aniquila 

lo que crea. Consiste en esto el principio de la conservación creadora. 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 35 

cristiana no puede producir la ilusión de creerse justo por sus méritos y de 
aislarse de los demás y menospreciarlos. 

La actitud pedagógica de Cristo es la de un “no temáis” que produce el 
efecto positivo que quiere significar dicha expresión. ¿Por qué? Porque es 
una actitud que tiene todas las virtudes de la energía extática: el amor, la 
paz, la sinceridad, la seguridad, la confianza, la generosidad… La creencia y 
la fe controlan el miedo con sus derivados complejos en tal grado que son 
inversamente proporcionales: a mayor creencia o fe, menor miedo; a menor 
creencia o fe, más miedo. Las expresiones del lenguaje común “voy a poner 
fe en esto”, “creo en esta persona”, “tengo mucha fe en que esto saldrá”, etc. 
son disolventes del miedo que ocultan porque la creencia y la fe son hábitos 
de dominio en los que el miedo va tomando la forma de aquellas virtudes 
que se han ejercido por causa de dominar el complejo: valor, humildad, 
sinceridad, confianza, prudencia…  

La sicoética que plantea Cristo en orden a la educación en el éxtasis y 
la forma de comportamiento con el otro no se centra en normas para dirigir 
el comportamiento, ni en métodos de terapia sicológica para curar con 
eficacia. Su único principio es el amor. Pero no un amor cualquiera, sino la 
forma suprema de cómo debe ser este amor: “amaos los unos a los otros 
como yo os he amado” (Jn 13:34). La razón es sencilla: Dios es amor y si 
Dios es amor, el hombre, deidad también a imagen y semejanza de Dios, es 
también constitutivamente amor, un amor cuya principal característica es dar 
la vida: “Nadie tiene mayor amor que el que da la vida por sus amigos” (Jn 
15:13). Esta amistad que afirma Cristo, amigo de pecadores y marginados de 
todo tipo, es la concepción, no de un “homo homini lupus”, antes bien, de un 
“homo homini amicus”, esto es, de una amistad que tiene las características 
de la universalidad: el amor a los enemigos, a los débiles, a los oprimidos 
bajo cualquiera de los condicionamientos síquicos, culturales, sociales… Un 
amor incondicionado, capaz de suscitar confianza, que sabe soportar, 
perdonar, tolerar, preveer, acoger…, un amor que acepta al otro, al niño, por 
ejemplo, como es, amándolo incondicionalmente, y no a condición de que 
sea como el interesado, padre o educador, quiere que sea. Ésta 
incondicionalidad del amor es la característica de la geneticidad espiritual, lo 



Tratamiento sicoético en la educación , 19956— Fernando Rielo Pardal 36 

que sirve de transmisor infalible para que la energía extática, esto es, la 
gracia divina haga del ser humano plenitud personal. 


